
Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1058 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

DOI: http://dx.doi.org/10.33846/sf16434 
 

Manajemen Islami sebagai Upaya untuk Meningkatkan Mutu Layanan dan Kepuasan Pasien Rumah 
Sakit Umum Daerah 

 

Iwan Setiawan Adji 
Departemen THT-BKL, RSUD Kartini Kabupaten Karanganyar, Karanganyar, Indonesia; 

iwansetiawanadji@gmail.com (koresponden) 
Muhammad Hilmi Alghozi 

Magister Manajemen Rumah Sakit, Universitas Sangga Buana, Bandung, Indonesia; hilmial30@gmail.com 
Aisyah Nabilah 

Pendidikan Profesi Dokter, Universitas Muhammadiyah Surakarta, Surakarta, Indonesia; 
aisyahnabilahsasya@gmail.com  

Salwa Ghaisani Syariifah Arifinnia 
Pendidikan Profesi Dokter, Universitas Muhammadiyah Surakarta, Surakarta, Indonesia; 

salwaghaisani07@gmail.com  
Sekar Mayang Raisa Hanief 

Fakultas Kedokteran, Universitas Muhammadiyah Surakarta, Surakarta, Indonesia; 
sekarmayang247@gmail.com 

Fadhilla Jihan Rosyita 
Pendidikan Profesi Dokter, Universitas Muhammadiyah Surakarta Surakarta, Indonesia; 

fadhillajihanr@gmail.com  
 

ABSTRACT 
 

The implementation of Islamic management in healthcare facilities, particularly government-owned hospitals, is 
becoming increasingly relevant as the public demand for services that are not only professional but also align 
with religious values. The purpose of this study is to explore the implementation of Islamic management in 
regional public hospitals in Indonesia and assess its impact on service quality, patient satisfaction, and 
implementation challenges. This study is a systematic literature review based on the PRISMA 2020 guidelines 
and the Cochrane Handbook. A literature search was conducted in Google Scholar, PubMed, Scopus, and Garuda 
using the keywords "sharia management," "Islamic service," and "RSUD." Inclusion criteria included original 
research articles discussing the implementation of Islamic management in regional public hospitals in Indonesia. 
Of the 119 articles identified, 8 met the criteria for analysis. The study results indicate that the implementation of 
Islamic management in regional public hospitals has been shown to improve patient satisfaction, strengthen 
motivation for healing through spiritual guidance, and support the strengthening of sharia-based hospital 
governance. Key success factors include the readiness of healthcare workers, the integration of spiritual aspects 
into standard operating procedures, and support for hospital policies. The existing obstacles include limited 
trained human resources, inconsistent operational standards, and limited Islamic facilities. In conclusion, Islamic 
management has proven relevant in improving service quality and patient satisfaction. 
Keywords: Islamic management; regional general hospitals; Islamic healthcare; patient satisfaction 

 

ABSTRAK 
 

Implementasi manajemen Islami di fasilitas kesehatan, khususnya rumah sakit milik pemerintah semakin relevan 
seiring meningkatnya kebutuhan masyarakat akan pelayanan yang tidak hanya professional tetapi juga sesuai 
dengan nilai-nilai religius. Tujuan studi ini adalah mengeksplorasi penerapan manajemen Islami pada rumah sakit 
umum daerah di Indonesia dan menilai dampaknya terhadap mutu pelayanan, kepuasan pasien, serta tantangan 
implementasi. Studi ini merupakan systematic literature review berdasarkan pedoman PRISMA 2020 dan 
Cochrane Handbook. Pencarian literatur dilakukan di Google Scholar, PubMed, Scopus, dan Garuda dengan kata 
kunci “manajemen syariah”, “pelayanan Islami”, dan “RSUD”. Kriteria inklusi mencakup artikel penelitian asli 
yang membahas implementasi manajemen Islami di rumah sakit umum daerah di Indonesia. Dari 119 artikel yang 
diidentifikasi, 8 di antaranya memenuhi kriteria untuk dianalisis. Hasil studi menunjukkan bahwa implementasi 
manajemen Islami di rumah sakit umum daerah terbukti meningkatkan kepuasan pasien, memperkuat motivasi 
kesembuhan melalui bimbingan rohani, dan mendukung penguatan tata kelola rumah sakit berbasis syariah. 
Faktor keberhasilan utama meliputi kesiapan tenaga kesehatan, integrasi aspek spiritual dalam standard operating 
procedures, dan dukungan kebijakan rumah sakit. Kendala yang ada adalah keterbatasan sumberdaya manusia 
terlatih, standar operasional yang tidak konsisten, dan keterbatasan fasilitas Islami. Sebagai kesimpulan, 
manajemen Islami terbukti relevan dalam meningkatkan mutu layanan dan kepuasan pasien.  
Kata kunci: manajemen Islami; rumah sakit umum daerah; pelayanan kesehatan Islami; kepuasan pasien 

 

PENDAHULUAN  
  

Islamic management adalah penerapan prinsip-prinsip syariah dalam pengelolaan organisasi yang 
berorientasi pada keadilan, keberkahan, dan pencapaian tujuan sesuai maqāṣid al-sharī‘ah.(1) Dalam konteks 
pelayanan kesehatan, konsep ini berkembang menjadi model manajemen rumah sakit Islami yang menekankan 
keseimbangan antara mutu medis dan nilai spiritual. Di beberapa negara Muslim, terutama Malaysia dan Arab 
Saudi, muncul konsep Shariah-Compliant Hospital atau Ibadah Friendly Hospital yang memastikan kesesuaian 
layanan dengan hukum Islam.(1) Nilai-nilai maqāṣid al-sharī‘ah yang meliputi penjagaan agama (hifz al-dīn), jiwa 
(hifz al-nafs), akal, keturunan, dan harta dijadikan kerangka dalam tata kelola rumah sakit Islami.(2) Penelitian di 
Malaysia menunjukkan bahwa penerapan manajemen Islami meningkatkan kepuasan pasien muslim dan 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF
http://dx.doi.org/10.33846/sf16434
mailto:iwansetiawanadji@gmail.com
mailto:hilmial30@gmail.com
mailto:aisyahnabilahsasya@gmail.com
mailto:salwaghaisani07@gmail.com
mailto:sekarmayang247@gmail.com
mailto:fadhillajihanr@gmail.com


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1059 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

memperkuat kepercayaan publik terhadap rumah sakit.(3) Hal ini relevan mengingat populasi muslim dunia kini 
melampaui 1,8 miliar jiwa, yang berdampak pada meningkatnya permintaan terhadap layanan kesehatan Islami.(4) 

Indonesia sebagai negara dengan penduduk Muslim terbesar di dunia, terdapat harapan kuat agar nilai-nilai 
Islam dijadikan landasan dalam pelayanan publik, termasuk di rumah sakit umum daerah (RSUD). Penelitian 
menunjukkan bahwa masyarakat menuntut standar pelayanan syariah yang mencakup aspek religius seperti 
penjagaan aurat, penyediaan fasilitas ibadah, serta perlindungan terhadap akidah pasien, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta (maqāṣid al-sharī‘ah).(5,6) Pemerintah melalui lembaga seperti MUKISI dan sertifikasi dari DSN-MUI 
telah merumuskan pedoman formal untuk Rumah Sakit Syariah sebagai Upaya menstandarkan implementasi 
prinsip-prinsip ini.(6) Studi kasus di RSUD dr. Zainoel Abidin di Banda Aceh membuktikan bahwa penerapan 
konsep pelayanan berbasis Islam secara optimal dalam pelayanan rawat inap berhubungan signifikan dengan 
kepuasan pasien, khususnya terhadap sikap petugas dan kelengkapan fasilitas.(5) Meskipun demikian, beberapa 
kajian juga menemukan bahwa meski sertifikasi syariah telah diperoleh, pelaksanaan nyata dari SOP dan prinsip 
syariah masih beragam antar RSUD, tergantung komitmen manajemen dan sumber daya yang tersedia. RSUD 
sebagai ujung tombak pelayanan kesehatan publik perlu menggabungkan kualitas medis dengan nilai spiritual dan 
etika Islam agar pelayanan bukan sekadar klinis tetapi juga bermakna secara kemanusiaan. Manajemen Islami 
meliputi etika kerja Islami (Islamic work ethics), kepemimpinan kenabian, transparansi, keadilan, dan tanggung 
jawab telah terbukti memperkuat motivasi tenaga kesehatan dan meningkatkan kepuasan kerja mereka, yang 
selanjutnya memengaruhi kualitas pelayanan dan citra rumah sakit.(7,8) Misalnya, studi di RSUD Meuraxa 
menunjukkan bahwa pelayanan berbasis Islami berkorelasi dengan tingginya kepuasan pasien, sedangkan 
penelitian di RS Bahteramas memperlihatkan bahwa etika kerja Islami mendorong inovasi dan kolaborasi antar 
petugas medis.(9) Namun, penerapan manajemen Islami menghadapi hambatan seperti kekurangan SDM yang 
memahami nilai-nilai Islami secara mendalam, resistensi budaya organisasi, serta regulasi dan kebijakan yang 
belum sepenuhnya mendukung integrasi nilai spiritual dalam kerangka manajerial RSUD.(2,7) 

Sebagian besar penelitian mengenai penerapan manajemen dan pelayanan berbasis Islami di rumah sakit 
di Indonesia masih berupa studi kasus pada satu atau sedikit RS, sehingga temuan seringkali kontekstual dan sulit 
digeneralisasi ke seluruh RSUD.(6) Kajian literatur yang ada menunjukkan beberapa upaya merumuskan kerangka 
dan standar layanan syariah, namun belum terdapat review sistematis yang mengompilasi pengalaman 
implementasi manajemen Islami khususnya pada RSUD di berbagai daerah termasuk variasi praktik, model 
kepemimpinan dan pengaruh konteks lokal terhadap hasil layanan. Akibatnya, masih kurang bukti terintegrasi 
tentang mekanisme implementasi (how), faktor pendukung dan penghambat (why/which), serta dampak kuantitatif 
terhadap mutu layanan, kepuasan pasien, dan outcome klinis yang dapat dijadikan dasar kebijakan nasional.(3) 

Oleh karena itu, diperlukan studi komprehensif seperti systematic review gabungan dan penelitian multi-site yang 
menelaah metodologi implementasi, indikator evaluasi, dan konteks organisasi untuk menghasilkan rekomendasi 
manajerial yang dapat diterapkan di RSUD secara lebih luas.(10) 

Tujuan dari studi ini adalah mengeksplorasi bagaimana implementasi manajemen Islami dijalankan di 
RSUD Indonesia dengan menelaah literatur yang tersedia, sekaligus mengidentifikasi strategi, model, dan praktik 
syariah yang telah diterapkan dalam konteks pelayanan publik. Kajian ini juga berupaya menganalisis tantangan 
struktural maupun peluang yang muncul dari penerapan konsep syariah di rumah sakit pemerintah, termasuk 
keterbatasan sumber daya manusia, budaya organisasi, dan dukungan regulasi.(6,7) Dengan merangkum bukti dari 
berbagai penelitan, review ini diharapkan dapat memberikan rekomendasi berbasis literatur yang relevan untuk 
pengembangan kebijakan kesehatan Islami di Indonesia, serta menjadi landasan konseptual bagi transformasi 
RSUD berbasis syariah.(8) Selain itu, hasil review ini diharapkan mampu memberi evidence-based insight bagi 
pembuat kebijakan, manajer rumah sakit, maupun akademisi, serta mengisi kekosongan literatur dengan 
mengompilasi temuan penelitian yang masih tersebar pada berbagai publikasi, termasuk jurnal nasional.(11) 

 

METODE 
 

Studi ini merupakan literature review yang dilakukan dengan mengikuti protokol dalam Cochrane 
Handbook for Systematic Reviews of Interventions serta pedoma Preferred Reporting Items for Systematic 
Reviews and Meta-Analysis (PRISMA 2020). Tujuan utama dari studi ini adalah untuk mengidentifikasi, 
menyeleksi, serta mensintesis literatur yang membahas implementasi manajemen Islami di rumah sakit umum 
daerah di Indonesia pertanyaan penelitian difokuskan pada bagaimana manajemen Islami diterapkan di RSUD, 
faktor-faktor apa yang mendukung maupun menghambat penerapannya, serta bagaimana dampaknya terhadap 
mutu layanan dan kepuasan pasien. 

Kriteria inklusi ditetapkan berdasarkan kerangka PICO (Population, Intervention, Comparison, and 
Outcome). Studi yang dimasukkan meliputi artikel penelitian asli maipun prosiding terakreditasi yang membahas 
penerapan, evaluasi, atau analisis manajemen Islami di RSUD Indonesia. Artikel yang dipublikasikan dalam 
bahasa Indonesia maupun bahasa Inggris dipertimbangkan tanpa pembatasan tahun. Sementara itu, kriteria 
eksklusi mencakup artikel yang hanya meneliti rumah sakit swasta tanpa keterlibatan RSUD, publikasi berupa 
review, systematic review, skripsi, tesis, disertasi, maupun laporan penelitian yang tidak melewati proses peer 
review, serta artikel opini atau editorial yang tidak menyajikan data empiris terkait manajemen rumah sakit Islami. 

Strategi pencarian literatur dilakukan pada beberapa basis data elektronik yaitu PubMed, Scopus, Google 
Scholar, dan Garuda. Pencarian dilakukan tanpa batasan tahun publikasi untuk memperoleh hasil yang seluas 
mungkin. Kata kunci yang digunakan menyesuaikan konteks penelitian, antara lain “manajemen syariah” OR 
“Islamic management” OR “pelayanan Islami” AND “RSUD” OR “government hospital” OR “rumah sakit umum 
daerah” AND “Indonesia”. Kombinasi kata kunci tersebut dihubungkan dengan operator Boolean AND dan OR 
untuk memperluas hasil pencarian dan memastikan literatur yang relevan dapat teridentifikasi.  

Seleksi studi dilakukan melalui beberapa tahap. Pada tahap identifikasi, seluruh artikel yang ditemukan 
dikumpulkan. Pada tahap penyaringan, artikel duplikat dihapus dan judul serta abstrak ditelaah untuk 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1060 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

menyingkirkan studi yang tidak relevan. Artikel yang lolos pada tahap ini kemudian masuk ke tahap penilaian 
kelayakan, dengan menelaah teks lengkap berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi yang telah ditetapkan. Artikel 
yang memenuhi seluruh kriteria kemudian dimasukkan ke dalam analisis akhir. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Gambar 1. PRISMA Flow Chart Diagram 
 

Ekstraksi data dilakukan secara sistematis untuk setiap artikel terinklusi, mencakup nama penulis, tahun 
publikasi, judul penelitian, lokasi RSUD, metode yang digunakan, serta temuan utama. Mengingat sebagian besar 
studi bersifat kualitatif dan deskriptif, analisis data dilakukan dengan pendekatan narrative thematic synthesis 
untuk menemukan pola, kesamaan, dan perbedaan dalam implementasi manajemen Islami di RSUD di Indonesia. 

 

HASIL 
 

Dari proses pencarian awal diperoleh 119 artikel. Setelah dilakukan penghapusan duplikasi, tersisa 98 
artikel yang kemudian diseleksi berdasarkan judul dan abstrak. Pada tahap ini, sebanyak 74 artikel dikeluarkan 
karena tidak memenuhi relevansi dengan topik penelitian, sehingga menyisakan 24 artikel untuk telaah teks 
lengkap. Hasil telaah full-text, tujuh artikel dikeluarkan karena bukan merupakan penelitian empiris atau tidak 
tersedia dalam bentuk teks lengkap. Selanjutnya, sebanyak 17 artikel yang tersisa dievaluasi kembali berdasarkan 
kriteria inklusi, dan sembilan artikel di antaranya dieliminasi karena fokus pembahasan bukan pada rumah sakit 
pemerintah dan tidak membahas mengenai manajemen atau pelayanan Islami. Dengan demikian, terdapat delapan 
artikel yang akhirnya memenuhi syarat dan dimasukkan dalam analisis systematic review ini. 

Karakteristik dari delapan penelitian yang terinklusi dalam systematic literature review ini ditampilkan 
pada Tabel 1, yang memuat nama penulis, judul penelitian, lokasi rumah sakit, desain studi, serta temuan utama. 
Empat penelitian dilakukan di Aceh (RSUD dr. Zainoel Abidin dan RSUD Meuraxa), sementara sisanya berasal 
dari Jawa Tengah (RSUD Ungaran), Jawa Barat (RSUD Leuwiliang), Gorontalo (RSUD Dr. Hasri Ainun 
Habibie), serta Nusa Tenggara Barat dengan tambahan perbandingan di Malaysia. Satu penelitian bersifat 
konseptual(12) dan tidak terikat pada rumah sakit tertentu. Sebagian besar penelitian menggunakan desain cross-
sectional, sementara sebagian lainnya menyoroti aspek manajerial maupun kesiapan tenaga kesehatan sebagai 
faktor penting dalam keberhasilan implementasi manajemen syariah di rumah sakit pemerintah. 

Analisis delapan studi dalam Tabel 2. Menunjukkan kesamaan utama bahwa penerapan nilai Islami di 
RSUD berkontribusi terhadap peningkatan mutu layanan dan kepuasan pasien. Namun, perbedaan tampak pada 
titik tekan masing-masing penelitian. Abdurrouf dan Rosalia (2019) menekankan dimensi keperawatan, sementara 
Hulumudi et al. (2023) menyoroti bimbingan rohani sebagai faktor penting dalam motivasi kesembuhan. 
Mahdalena et al. (2021) menampilkan penerapan SOP Islami secara formal dnegan tingkat kepuasan 86,81%, 

Naskah diidentifikasi dari*: 
Google Scholar (n= 63) 
Garuda Risetdikti (n = 18) 
Respositori universitas (n=29) 
PubMed dan Crossref (n = 9) 

Naskah dihapus sebelum penyaringan. 
Naskah duplikat di hapus (n = 21) 

 

Naskah yang disaring 
(n = 98) 

Naskah yang dikecualikan** 
Judul tidak relevan dengan topik (n = 
74) 

Naskah yang dicari untuk 
diikutkan 
(n = 24) 

Naskah tidak diambil 
Bukan artikel penelitian (n= 6) 
Teks penuh tidak ditemukan (n = 1) 

Naskah yang dinilai 
kelayakannya 
(n = 17) 

Naskah dikecualikan dengan alasan: 
Fokus bukan RS pemerintah (n= 6) 
Topik tidak membahas manajemen 
atau pelayanan islami (n= 3) 

Studi yang termasuk dalam 
tinjauan 
(n = 8) 
 

Identidikasi studi melalui database dan registrasi 

Id
en

tif
ik

as
i 

Pe
ny

ar
in

ga
n 

Di
te

lit
i 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1061 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

sedangkan Maksum et al. (2022) menemukan respons positif pasien dan keluarga di tiga rumah sakit, khususnya 
pada layanan spiritual pasien koma. 
 

Tabel 1. Karakteristik studi manajemen Islami dalam rumah sakit pemerintah 
 

Penulis Judul Lokasi Desain  Temuan utama 
Abdurrouf & 
Rosalian, 
2019(12) 

Pelayanan Syariah dalam Bidang 
Keperawatan dengan Tingkat 
Kepuasan Pasien di Rumah Sakit 

RSUD Ungaran, 
Jawa Tengah, 
Indonesia 

Kuantitatif, 
cross-
sectional 

Ditemukan adanya hubungan bermakna antara dimensi 
pelayanan Islami dan kepuasan pasien rawat inap, 
dengan penekanan pada aspek keperawatan sebagai 
titik sentral pelayanan. 

Hulumudi et 
al., 2023(13) 

Hubungan Penerapan Spiritual 
dengan Kepuasan Pasien Rawat 
Inap di RSUD Dr. Hasri Ainun 
Habibie 

RSUD Dr. Hasri 
Ainun Habibie 

Kuantitatif, 
analitik 

Hasil menunjukkan bahwa integrasi pelayanan spiritual 
dalam perawatan berkontribusi nyata pada peningkatan 
kepuasan dan kenyamanan pasien, khususnya dalam 
konteks layanan non-klinis. 

Mahdalena et 
al., 2021(5) 

Analisis Hubungan Penerapan 
Konsep Pelayanan Kesehatan 
Berbasis Islami dengan Kepuasan 
Pasien Rawat Inap di RSUDZA 

RSUD dr. Zainoel 
Abidin, Banda 
Aceh 

Kuantitatif, 
cross-
sectional 

Tingkat kepuasan pasien rawat inap tercatat tinggi, 
dengan faktor penting berupa sikap tenaga kesehatan 
dan dukungan fasilitas Islami yang memadai dalam 
menunjang pelayanan. 

Maksum et 
al., 2022(14) 

Sharia Service as An Added 
Value: Response to Sharia 
Standard in Hospital Service 

RSUD dr. Zainoel 
Abidin Aceh, RS 
Sultan Agung, 
dan RS Islam 
Bandung 

Kuantitatif, 
analitik 

Sebagian besar pasien dan keluarga memberikan 
respons positif terhadap layanan Islami, baik dalam 
prosedur ibadah maupun aspek medis, yang dinilai 
memberikan nilai tambah sekaligus memperkuat tata 
kelola syariah rumah sakit. 

Nugraha, 
2024(15) 

Perancangan Kualitas Layanan 
Berdasarkan Perspektif Islam di 
Rumah Sakit Umum Daerah 
(RSUD) 

RSUD X di Kota 
Bandung 

Kualitatif  Studi merancang kerangka mutu layanan berbasis Islam 
yang dapat dijadikan acuan RSUD dalam 
meningkatkan kualitas, sehingga lebih bersifat strategis 
daripada evaluatif.  

Perdana et 
al., 2017(16) 

Implementasi Pelayanan 
Kesehatan Berbasis Islami 
terhadap Kepuasan Pasien di 
RSUD Meuraxa 

RSUD Meuraxa, 
Banda Aceh 

Kuantitatif  Respons pasien menunjukkan tingkat kepuasan yang 
tinggi terhadap praktik Islami sederhana seperti salam, 
doa, dan pemisahan gender dalam pelayanan. 

Ulumudin et 
al., 2022(17) 

Analisis Manajemen Syariah 
dalam Pelayanan Rumah Sakit 
Umum Daerah (RSUD) 
Leuwiliang, Kabupaten Bogor 

RSUD 
Leuwiliang 
Kabupaten Bogor 

Kualitatif, 
deskriptif 

Hasil penelitian menyoroti integrasi prinsip syariah 
dalam tata kelola pelayanan rumah sakit, yang 
berlandasakan regulasi pelayanan public dan praktik 
manajerial syariah. 

Zulkahfi et 
al., 2024(18) 

Knowledge of Health Workers in 
The Implementation of Islamic 
Health Based on Islamic 
Hospital Accreditation Standard 

RSUD di NTB 
dan kolaborasi 
Malaysia  

Kuantitatif, 
cross-
sectional 

Sebagian besar tenaga kesehatan memiliki pengetahuan 
dan sikap yang baik terhadap standar akreditasi Islami, 
menunjukkan bahwa kesiapan SDM menjadi aspek 
penting dalam keberhasilan implementasi syariah. 

 

Studi Nugraha (2024) lebih konseptual dengan merancang kerangka mutu Islami, berbeda dengan 
Ulumudin et al. (2022) yang fokus pada tata kelola manajemen syariah di RSUD Leuwiliang. Perdana et al. (2017) 
memperlihatkan bahwa praktik sederhana seperti salam, doa, dan pemisahan gender efektif meningkatkan 
kepuasan pasien, sementara Zulkahfi et al. (2024) menekankan pentingnya pengetahuan SDM dalam mendukung 
keberhasilan standar syariah. 

Kendala yang konsisten ditemukan mencakup keterbatasan SDM, pelatihan syariah yang belum merata, 
standar operasional yang tidak seragam, serta fasilitas Islami yang masih terbatas. Hal ini menegaskan bahwa 
keberhasilan implementasi Islami tidak hanya ditentukan oleh nilai yang diterapkan, tetapi juga oleh kesiapan 
kelembagaan dan dukungan sistem yang berkesinambungan. 
 

Tabel 2. Sintesis persamaan dan perbedaan aspek implementasi manajemen Islami dalam rumah sakit pemerintah 
 

Penulis Persamaan 
implementasi  

Perbedaan 
implementasi 

Bimbingan rohani dan 
motivasi kesembuhan  

Implementasi Islami & 
kepuasan pasien 

Kendala implementasi 
(SDM, SOP, fasilitas) 

Abdurrouf 
& Rosalian, 
2019(12) 

Nilai Islami hadir 
dalam pelayanan 
keperawatan 

Fokus lebih pada 
perawat dan aspek 
keperawatan 

Tidak menekankan 
aspek rohani, lebih 
klinis 

Kepuasan pasien 
meningkat dengan 
pelayanan Islami  

Kurangnya pelatihan 
khusus perawat terkait 
standar syariah 

Hulumudi 
et al., 
2023(13) 

Pelayanan Islami 
meningkatkan 
kepuasan pasien 

Implementasi lebih 
menekankan 
bimbingan spiritual 

Bimbingan spiritual 
berperan besar 
meningkatkan semangat 
kesembuhan 

Kepuasan pasien rawat 
inap meningkat 
signifikan 

SDM belum merata 
mendapatkan pelatihan 
bimbingan rohani 

Mahdalena 
et al., 
2021(5) 

SOP Islami 
dijalankan secara 
formal di RSUD 
bersertifikat syariah 

Cakupan lebih 
komprehensif 
dibandingkan RS 
lain 

Ada layanan rohani 
yang terstruktur melalui 
Unit Bimbingan Rohani 

Tingkat kepuasan pasien 
mencapai 86,81% 

Standarisasi antar-unit 
belum seragam; fasilitas 
masih terbatas 

Maksum et 
al., 2022(14) 

Respons pasien 
positif terhadap 
standar syariah 

Perbandingan 3 RS 
di wilayah berbeda 

Bimbingan pasien koma 
(murattal, shahada) 
diapresiasi pasien  

Mayoritas pasien dan 
keluarga setuju syariah 
jadi nilai tambah 

Regulasi dan tata kelola 
syariah belum seragam di 
semua rrumah sakit 

Nugraha, 
2024(15) 

Menekankan bahwa 
mutu Islami penting 

Perancangan model 
layanan, bukan 
praktik empiris 

Tidak dibahas langsung  Disarankan menjadi 
strategi peningkatan 
mutu 

Tantangan ada pada adopsi 
model ke praktik nyata 

Perdana et 
al., 2017(16) 

Nilai Islami (salam, 
doa, pemisahan 
gender) sebagai 
standar 

Fokus penelitian 
lebih sederhana 
dibandingkan 
RSUDZA 

Ada bimbingan rohani 
sederhana (doa dan 
salam)  

Pasien menyatakan puas 
dengan pelayanan Islami  

Keterbatasan sarana fisik 
Islami di beberapa unit 

Ulumudin 
et al., 
2022(17) 

Prinsip Islami 
diintegrasikan 
dalam tata kelola  

Lebih fokus pada 
aspek manajemen 
dan regulasi 

Tidak menyoroti 
bimbingan rohani pasien 

Fokus pada regulasi dan 
tata kelola, bukan survei 
kepuasan 

SDM dan SOP belum 
optimal, perlu standarisasi 

Zulkahfi et 
al., 2024(18) 

Pengetahuan SDM 
tentang Standar 
Islam cukup baik 

Perbandingan 
konteks Indonesia-
Malaysia  

Tidak dibahas langsung Ditekankan bahwa SDM 
berpengetahuan Islam 
maka layanan lebih 
berkualitas 

SDM menjadi faktor kunci, 
karena masih ada variasi 
pemahaman antar daerah 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1062 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

Keterbatasan penelitian dan evaluasi efektivitas pelayanan Islami di RSUD disajikan dalam Tabel 3. Secara 
umum, sebagian besar studi memiliki keterbatasan berupa ukuran sampel yang relatif kecil, cakupan wilayah yang 
terbatas, serta variasi metodologi yang dapat menimbulkan bias. Kondisi ini diperparah dengan distribusi sumber 
daya manusia yang tidak merata dan akses terbatas terhadap pelatihan serta standarisasi pelayanan berbasis 
syariah, sehingga generalisasi hasil penelitian menjadi kurang kuat. Meski demikian, hampir semua penelitian 
melaporkan hasil yang signifikan dalam peningkatan kepuasan pasien maupun kualitas pelayanan. Studi 
Abdurrouf & Rosalia(12) serta Perdana et al.(16) menegaskan efektivitas penerapan pelayanan Islami sederhana 
seperti salam, doa, dan pemisahan gender dalam meningkatkan kepuasan pasien, walaupun terbatas pada lingkup 
keperawatan dan sarana fisik. Hulumudi et al.(13) dan Mahdalena et al.(15) memperlihatkan kontribusi besaar 
bimbingan rohani dalam meningkatkan motivasi kesembuhan, dengan temuan kuantitatif yang signifikan 
(kepuasan pasien mencapai 86,81%), namun distribusi tenaga rohaniawan dan konsistensi SOP masih menjadi 
kendala. Studi Maksum et al.(14) menampilkan respons positif pasien dan keluarga terhadap penerapan standar 
syariah di berbagai rumah sakit, terutama dalam layanan spiritual pasien kritis, meski regulasi dan tata kelola 
syariah belum seragam. Ulumudin et al.(17) dan Nugraha(15) lebih menitikberatkan pada aspek manajerial dan 
konseptual, dengan kontribusi penting pada pengembangan model dan tata kelola syariah, namun belum disertai 
data empiris yang mengukur dampak langsung terhadap pasien. Sementara itu, Zulkahfi et al.(19) menyoroti peran 
pengetahuan tenaga kesehatan dalam mendukung standar akreditasi Islami, dengan hasil persentase positif yang 
cukup tinggi, meskipun masih ada variasi pemahaman antar daerah dan keterbatasan dalam standardisasi praktik.  
 

Tabel 3. Outcome signifikan dan limitasi studi implementasi manajemen Islami dalam rumah sakit pemerintah 
 

Penulis  Outcome penelitian Limitasi penelitian 
Abdurrouf & 
Rosalian, 
2019(12) 

Hubungan signifikan antara penerapan pelayanan keperawatan 
syariah dengan kepuasan pasien rawat inap (p<0,05). 

Terbatas pada satu RSUD (Ungaran) dengan sampel 
terbatas; tidak membahas aspek manajerial dan 
regulasi. 

Hulumudi et 
al., 2023(13) 

Pasien yang mendapatkan bimbingan spiritual melaporkan 
peningkatan kepuasan signifikan; mayoritas responden setuju 
bahwa pelayanan spiritual meningkatkan kenyamanan dan 
semangat kesembuhan (>70%). 

Tidak menjelaskan detail desain sampel; terbatas pada 
persepsi pasien di satu rumah sakit. 

Mahdalena et 
al., 2021(5) 

Tingkat kepuasan pasien mencapai 86,81%. Analisis 
menunjukkan sikap petugas dan kelengkapan fasilitas Islami 
berhubungan signifikan dengan kepuasan (p<0,05). 

Hanya dilakukan di RSUDZA (Banda Aceh); hasil sulit 
digeneralisasi ke RSUD lain di luar Aceh. 

Maksum et 
al., 2022(14) 

Respons pasien positif terhadap standar syariah: 67,7% setuju/ 
sangat setuju dengan bimbingan rohani pasien koma, 36-40% 
mendukung doa sebelum operasi, hanya 2-4% yang menolak. 

Sampel kecil (50 pasien dan keluarga); distribusi 
responden tidak merata; analisis terbatas deskriptif 
(tidak ada uji statistik inferensial). 

Nugraha, 
2024(15) 

Menghasilkan kerangka konseptual mutu layanan Islami, tanpa 
uji empiris kuantitatif. 

Studi konseptual; tidak ada data numerik pasien atau 
tenaga kesehatan, sehingga sulit membuktikan 
efektivitas implementasi. 

Perdana et 
al., 2017(16) 

Pasien menunjukkan tingkat kepuasan tinggi terhadap pelayanan 
Islami, khususnya salam, doa, dan pemisahan gender; >75% 
responden menyatakan puas. 

Survei sederhana dengan cakupan terbatas; tidak 
dilakukan analisis mendalam atau pembandigan antar-
unit. 

Ulumudin et 
al., 2022(17) 

Penerapan manajemen syariah sesuai UU No. 25 Tahun 2009; 
mengidentifikasi prinsip regulasi sebagai kerangka implementasi. 

Tidak ada data kuantitatif pasien atau tenaga kesehatan; 
bersifat deskriptif kualitatif. 

Zulkahfi et 
al., 2024(18) 

Mayoritas tenaga kesehatan memiliki pengetahuan baik terkait 
standar Islami (70%). Sikap positif terhadap standar akreditasi 
Islami juga dominan. 

Studi hanya mengukur pengetahuan dan sikap; tidak 
menilai dampak langsung pada kepuasan pasien; lokasi 
terbatas di NTB dan kolaborasi Malaysia.  

 

Hasil kajian sistematis ini secara keseluruhan memperlihatkan bahwa implementasi pelayanan Islami di 
RSUD di Indonesia memberikan kontribusi nyata terhadap peningkatan mutu layanan, khususnya dalam dimensi 
kepuasan pasien, motivasi kesembuhan, serta penguatan tata Kelola pelayanan yang sesuai prinsip syariah. 
Temuan dari delapan studi yang dianalisis menunjukkan adanya konsistensi bahwa integrasi nilai Islami, baik 
melalui aspek keperawatan, bimbingan rohani, maupun penerapan standar manajerial berbasis syariah, 
berhubungan positif dengan kenyamanan dan kepuasan pasien. Namun demikian, terdapat variasi konteks 
implementasi, mulai dari penelitian yang bersifat klinis dan berfokus pada pasien, hingga kajian konseptual yang 
lebih menekankan pada kerangka manajemen mutu Islami. 

Namun, sejumlah keterbatasan juga perlu dicermati. Pertama, sebagian besar studi masih terpusat di 
wilayah Aceh, dengan hanya sedikit penelitian di RSUD luar Aceh, sehingga generalisasi hasil pada skala nasional 
masih terbatas. Kedua, perbedaan desain studi, ukuran sampel yang relatif kecil, serta keterbatasan dalam 
pengukuran luaran kuantitatif dapat memengaruhi kekuatan bukti yang diperoleh. Ketiga, keterbatasn pada 
sumber daya manusia, keberagaman pemahaman tenaga kesehatan terhadap standar Islami, serta kurangnya 
standarisasi SOP dan fasilitas Islami menjadi kendala konsisten dilaporkan. 

Dengan demikian, hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa penerapan pelayanan Islami di RSUD 
berpotensi menjadi strategi peningkatan mutu layanan sekaligus diferensiasi rumah sakit pemerintah di Indonesia. 
Akan tetapi, diperlukan penelitian lebih lanjut dengan cakupan geografis yang lebih luas, desain metodologis yang 
lebih kuat, serta evaluasi komparatif terhadap efektivitas penerapan SOP Islami untuk memperkuat bukti ilmiah 
dan mendukung pengembangan kebijakan berbasis praktik terbaik (evidence-based policy) di bidang manajemen 
rumah sakit Islami. 
 

PEMBAHASAN 
 

Implementasi manajemen Islami dalam pelayanan publik di RSUD di Indonesia memiliki relevansi yang 
signifikan karena prinsip-prinsip syariah selaras dengan prinsip dasar pelayanan publik yang diatur dalam UU No. 
25 Tahun 2009, yaitu keterbukaan, akuntabilitas, dan keadilan. Nilai-nilai syariah seperti amanah, kejujuran 
(siddiq), dan adab Islami tidak hanya membentuk etika kerja tenaga kesehatan, tetapi juga menciptakan budaya 
rumah sakit yang transparan dan bertanggung jawab, meningkatkan kepercayaan pasien terhadap institusi publik. 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1063 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

Studi terbaru menunjukkan bahwa penerapan praktik Islami seperti salam, doa, serta interaksi yang berlandaskan 
adab Islami mampu memperkuat loyalitas pasien dan meningkatkan kepuasan mereka selama rawat inap.(19) Selain 
itu, manajemen Islami memberikan kontribusi signifikan dalam memperkuat good governance di RSUD, dengan 
menekankan akuntabilitas, transparansi, dan responsivitas terhadap kebutuhan masyarakat, sekaligus mendorong 
koordinasi tim medis dan manajemen yang lebih efektif.(2) Pendekatan ini sejalan dengan prinsip patient-centered 
care, yang menempatkan pasien tidak hanya sebagai objek pelayanan medis, tetapi juga memperhatikan dimensi 
spiritual dan psikologis mereka, sehingga layanan menjadi lebih holistik dan humanis. Integrasi nilai Islami dalam 
manajemen rumah sakit juga mendukung pembangunan citra positif RSUD sebagai lembaga publik yang 
profesional, amanah, dan dapat dipercaya oleh masyarakat, sekaligus memberikan model bagi pengembangan 
kebijakan kesehatan berbasis syariah di Indonesia. Manajemen Islami berperan ganda: meningkatkan mutu 
pelayanan medis dan memperkuat legitimasi sosial rumah sakit di tingkat komunitas dan nasional.(2,19) 

Implementasi pelayanan Islami di RSUD telah terbukti memberikan dampak positif terhadap kepuasan 
pasien sekaligus mendukung proses kesembuhan. Sebagai negara dengan penduduk Muslim terbesar di dunia, 
tuntutan masyarakat terhadap pelayanan kesehatan yang berbasis nilai-nilai Islam menjadi sangat relevan, 
termasuk penerapan prinsip-prinsip syariah dalam interaksi tenaga kesehatan dengan pasien. Penelitian terbaru 
menunjukkan bahwa pasien cenderung lebih puas ketika tenaga medis menerapkan tindakan Islami dalam 
pelayanan, seperti menjaga aurat selama tindakan medis, memberikan salam, mendoakan pasien, serta 
menunjukkan sikap sopan dan ramah. (11)Pendekatan ini tidak hanya memenuhi kebutuhan spiritual pasien, tetapi 
juga meningkatkan rasa aman, nyaman, dan kepercayaan terhadap pelayanan rumah sakit. Selain aspek kepuasan, 
pelayanan Islami terbukti berkontribusi pada proses kesembuhan pasien. Studi terdahulu menunjukkan bahwa 
bimbingan rohani Islami di RSUD Sinjai meningkatkan motivasi pasien untuk menjalani perawatan dan patuh 
terhadap prosedur medis, yang sejalan dengan teori spiritual well-being Koenig (2012), yang menegaskan 
hubungan erat antara kesehatan spiritual, kondisi psikologis, dan kesehatan fisik. Dengan kata lain, integrasi nilai-
nilai Islam dalam pelayanan kesehatan tidak hanya memenuhi aspek religius, tetapi juga menciptakan healing 
environment yang mendukung penyembuhan secara holistik. Selain itu, penelitian lintas RSUD di Indonesia 
membuktikan bahwa penerapan prinsip Islami dapat menurunkan tingkat kecemasan pasien, terutama melalui 
doa, salam, dan bimbingan spiritual selama perawatan. Pendekatan ini dianggap sebagai intervensi non-
farmakologis yang efektif untuk memperbaiki pengalaman pasien selama rawat inap, meningkatkan kepatuhan 
terhadap terapi, serta mempercepat proses pemulihan. Integrasi nilai Islami dalam pelayanan rumah sakit 
merupakan strategi penting untuk meningkatkan mutu layanan, kepuasan, dan kualitas hasil klinis, sekaligus 
menegaskan pentingnya sensitivitas budaya dan spiritual dalam praktik pelayanan kesehatan di Indonesia.(1,11) 

Keberhasilan implementasi pelayanan Islami di RSUD sangat bergantung pada kesiapan dan kompetensi 
tenaga kesehatan, termasuk dokter dan perawat, selain dukungan kebijakan rumah sakit. Penelitian Nurdiana et 
al. di RSUD dr. Zainoel Abidin Banda Aceh menunjukkan bahwa meskipun sebagian besar perawat menyatakan 
kesiapan untuk menerapkan prinsip pelayanan Islami, terdapat kesenjangan pengetahuan terkait SOP Islami yang 
harus diikuti secara konsisten.(10) Hal ini menandakan perlunya pelatihan berkelanjutan, sertifikasi, dan supervisi 
rutin agar praktik pelayanan Islami tidak hanya menjadi formalitas administratif, tetapi tercermin dalam interaksi 
sehari-hari dengan pasien. Menurut kerangka Human Resource for Health dari WHO, kapasitas tenaga kesehatan 
merupakan faktor kunci dalam efektivitas sistem kesehatan, termasuk dalam implementasi inovasi layanan 
berbasis nilai-nilai spiritual. Selain keterampilan teknis, kesadaran etika Islami meliputi amanah, kejujuran, dan 
adab Islami yang menjadi landasan penting dalam membangun kepercayaan pasien dan menjaga integritas 
layanan.(11) Kesenjangan antara pengetahuan teoritis dan praktik lapangan menimbulkan tantangan signifikan, 
terutama ketika tenaga kesehatan menghadapi situasi klinis yang kompleks atau kondisi pasien yang 
membutuhkan pendekatan spiritual. Penelitian lain menekankan bahwa mentoring, pembinaan berkelanjutan, dan 
evaluasi kinerja berbasis nilai Islami dapat meningkatkan konsistensi pelayanan dan motivasi tenaga kesehatan.(19) 

Dengan demikian, investasi pada pengembangan kompetensi tenaga kesehatan tidak hanya memperkuat 
implementasi manajemen Islami, tetapi juga meningkatkan mutu layanan, kepuasan pasien, dan legitimasi sosial 
RSUD sebagai institusi publik yang profesional, amanah, dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat. 

Bimbingan rohani merupakan salah satu bentuk nyata integrasi nilai Islami dalam pelayanan kesehatan di 
RSUD, karena mampu memenuhi kebutuhan spiritual pasien selain kebutuhan medis konvensional. Studi di 
RSUD Sinjai menunjukkan bahwa pasien yang menerima bimbingan rohani Islami mengalami peningkatan 
motivasi dan semangat kesembuhan, mengurangi kecemasan, serta mempercepat proses adaptasi terhadap kondisi 
kesehatan mereka.(5) Pendekatan ini sejalan dengan konsep holistic care, yang menekankan bahwa pelayanan 
kesehatan harus mencakup dimensi fisik, psikologis, sosial, dan spiritual untuk mencapai kesehatan yang 
menyeluruh.(20) Dalam konteks pelayanan Islami, pembimbing rohani berperan sebagai fasilitator spiritual yang 
mendukung kesejahteraan emosional dan mental pasien, sehingga pelayanan medis modern tidak hanya berfokus 
pada aspek biologis tetapi juga memperhatikan nilai-nilai keagamaan dan etika Islami. Namun, tantangan utama 
dalam implementasi pelayanan rohani di RSUD adalah keterbatasan jumlah tenaga rohani yang kompeten, yang 
umumnya masih mengandalkan relawan atau kerja sama dengan lembaga keagamaan eksternal, sehingga 
distribusi layanan spiritual tidak merata. Studi lain menekankan perlunya integrasi formal bimbingan rohani ke 
dalam struktur manajemen rumah sakit, termasuk pelatihan, penjadwalan, dan evaluasi kinerja, agar pelayanan 
Islami dapat dijalankan secara konsisten dan profesional. Dengan demikian, bimbingan rohani Islami bukan 
sekadar layanan tambahan, tetapi merupakan komponen integral dari patient-centered care yang 
menyeimbangkan kebutuhan medis, psikologis, dan spiritual pasien, sekaligus meningkatkan kepuasan dan 
pengalaman pasien selama rawat inap.(20) 

Implementasi pelayanan Islami di RSUD tidak terlepas dari dorongan regulasi yang mengarahkan 
penerapan prinsip syariah dalam manajemen dan pelayanan medis. Sejak 2017, Majelis Syuro Upaya Kesehatan 
Islam Indonesia (MUKISI) bersama Komisi Akreditasi Rumah Sakit (KARS) meluncurkan Standar Akreditasi 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1064 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

Rumah Sakit Syariah, yang menekankan penerapan syariah dalam aspek manajemen, pelayanan medis, serta 
fasilitas pendukung. Standar ini berfungsi sebagai komplementer terhadap standar akreditasi nasional, dengan 
fokus pada maqashid al-shariah, yaitu penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.(4) Hasil studi 
menunjukkan bahwa implementasi yang paling kuat terdapat di Aceh, yang memiliki Qanun Syariah sebagai dasar 
hukum, dengan RSUDZA menjadi rumah sakit pemerintah pertama yang memperoleh sertifikasi syariah. Namun, 
di luar Aceh, penerapan standar syariah di RSUD masih belum merata, terbukti dari minimnya penelitian yang 
berasal dari Jawa, Kalimantan, atau Papua.(21) Peran regulasi sangat penting dalam mendorong penerapan standar 
syariah di RSUD. Di Aceh, Qanun Syariah memberikan landasan hukum yang kuat bagi rumah sakit untuk 
menyelenggarakan pelayanan dan manajemen berdasarkan nilai-nilai syariat Islam.(21) Selain itu, sertifikasi 
syariah dari MUKISI dan KARS menjadi syarat penting bagi rumah sakit untuk memastikan bahwa 
operasionalnya sesuai dengan prinsip syariah. Namun, tantangan utama dalam implementasi standar syariah di 
luar Aceh adalah kurangnya dukungan regulasi yang serupa, serta keterbatasan sumber daya dan pemahaman 
tentang prinsip syariah di kalangan pengelola rumah sakit. Urgensi pembuatan SOP Islami yang terintegrasi dalam 
manajemen rumah sakit menjadi sangat penting. SOP Islami tidak hanya mencakup aspek teknis pelayanan medis, 
tetapi juga mencakup nilai-nilai etika dan spiritual yang sesuai dengan prinsip syariah. Dokumen seperti SOP 
Pelayanan Islami 3S (Senyum, Salam, Syafakumullah) di Rumah Sakit Dera As-Syifa memberikan pedoman bagi 
seluruh karyawan untuk memberikan pelayanan berdasarkan nilai-nilai Islam. Penerapan SOP Islami yang 
konsisten dapat meningkatkan kualitas pelayanan, kepuasan pasien, serta citra rumah sakit sebagai institusi yang 
berkomitmen pada prinsip syariah. 

Tantangan dalam pelaksanaan layanan Islami di RSUD muncul meskipun manfaatnya telah diidentifikasi, 
terutama terkait sumber daya manusia, fasilitas fisik, standarisasi prosedur, serta monitoring dan evaluasi. Studi 
tentang rumah sakit swasta Islami di Pekanbaru menemukan bahwa tenaga ahli yang profesional dan berdedikasi 
masih kurang, serta koordinasi antar-unit pelaksana syariah belum maksimal, termasuk bagaimana karyawan 
dilatih dan dipantau terkait nilai-nilai Islami.(22,23) Selain itu, penelitian mengenai manajemen rumah sakit di 
Boyolali mengindikasikan bahwa fasilitas fisik seperti ruang ibadah, pemisahan gender, dan sarana ritual belum 
tersedia secara merata, yang menimbulkan hambatan konkret dalam memenuhi standar layanan Islami.(24) Dari 
sisi standarisasi, studi implementasi model akreditasi di Iran menunjukkan variasi besar antar unit rumah sakit 
dalam penerapan SOP, disertai beban dokumentasi yang berat dan sumber daya yang terbatas, sehingga terjadi 
kesenjangan antara kebijakan formal dan praktik di lapangan.(23) Monitoring dan evaluasi juga belum konsisten; 
beberapa RSUD belum mengembangkan indikator mutu layanan Islami spesifik atau sistem evaluasi internal yang 
terstruktur, sebagaimana terlihat dalam penelitian SOP keselamatan pasien di RS ‘Aisyiyah Kudus, di mana 
koordinasi unit dan pelatihan staf masih menjadi tantangan utama dalam evaluasi pelaksanaan SOP orientasi 
pasien baru.(24) Resistensi sebagian staf terhadap perubahan nilai juga tercatat, terutama ketika tugas tambahan 
dianggap beban, atau ketika nilai Islami disyaratkan tanpa dukungan budaya organisasi dan insentif yang 
memadai.(22,24) Secara keseluruhan, tantangan-tantangan ini menegaskan bahwa diperlukan pendekatan manajerial 
yang sistematis, termasuk pelatihan berkelanjutan, investasi infrastruktur Islami yang memadai, SOP yang baku 
dan seragam, serta sistem monitoring-evaluasi berkala agar layanan Islami tidak hanya bersifat simbolik, tetapi 
terintegrasi nyata dalam budaya dan praktik operasional RSUD. 

Mayoritas penelitian yang diidentifikasi dalam tinjauan literatur mengenai layanan kesehatan berbasis 
Islami berlokasi di Aceh, khususnya di RSUDZA dan RSUD Meuraxa, karena Aceh memiliki dasar hukum 
syariah yang kuat sehingga motivasi dan regulasi lokal mendukung penelitian terkait.(5,9) Keterbatasan studi dari 
provinsi lain seperti Jawa, Sulawesi, Kalimantan, bahkan Papua menunjukkan celah literatur yang cukup besar 
meskipun populasi Muslim di Indonesia tersebar merata.(15) Contohnya, penelitian "Perancangan Kualitas 
Layanan Berdasarkan Perspektif Islam" di RSUD Bandung menunjukkan usaha teori dan desain kualitas layanan 
Islam, tetapi belum ada bukti implementatif dari kepuasan pasien yang luas di wilayah Jawa yang dibandingkan 
secara multisenter.(15) Di negara tetangga seperti Malaysia, terdapat laporan lebih banyak yang membandingkan 
standar pelayanan Islami antar rumah sakit syariah vs non-syariah, dengan indikator yang lebih seragam; 
sementara di Indonesia, kecenderungan masih pada studi deskriptif lokal.(9) Oleh karena itu, ada peluang signifikan 
untuk melakukan penelitian multilokasi yang menyeluruh secara nasional untuk menghasilkan temuan yang lebih 
representatif, baik dari sisi variasi geografi maupun budaya pelayanan Islami agar hasilnya dapat menjadi rujukan 
kebijakan tingkat provinsi dan nasional. 

Hasil tinjauan literatur dan studi kuantitatif mutakhir menunjukkan bahwa perluasan program akreditasi 
syariah ke RSUD di luar Aceh sangat krusial untuk meningkatkan pemerataan pelayanan Islami sejalan dengan 
dominasi populasi Muslim di Indonesia; studi “Evaluating Sharia Compliant Healthcare Standards” menemukan 
bahwa variabel fasilitas fisik bersyariah memiliki pengaruh signifikan terhadap kepuasan pasien, sementara 
variabel lainnya kurang dominan.(25) Selanjutnya, penelitian di Pekanbaru menggunakan pendekatan ANP 
menyarankan strategi pelatihan berkala terhadap SDM agar karyawan memiliki kompetensi dalam akreditasi 
syariah, transparansi, dan keadilan pelayanan.(22) Untuk standarisasi SOP, Makassar Hajj Hospital melaporkan 
bahwa harmonisasi antara prosedur klinis dan prinsip Islami ikut meningkatkan keseragaman pelayanan antar unit 
operasional.(26) Integrasi kolaborasi lintas sektor, misalnya dengan DSN-MUI atau perguruan tinggi Islam, juga 
diidentifikasi sebagai faktor penting dalam pengembangan SDM pembimbing rohani dan penyusunan pedoman 
Islam yang operasional.(27) Penelitian di Bandung tentang perancangan kualitas layanan Islami mengusulkan agar 
aspek spiritual dimasukkan ke dalam SOP RSUD sebagai standar resmi dan didukung oleh pemerintah pusat agar 
implementasi tidak terfragmentasi. 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diperhatikan. Pertama, sumber data yang 
digunakan hanya berasal dari literatur sekunder, sehingga tidak menggambarkan kondisi empiris setiap rumah 
sakit secara komprehensif. Kedua, sebagian besar referensi yang dianalisis berfokus pada konteks rumah sakit 
Islam, bukan RSUD umum, sehingga generalisasi temuan perlu dilakukan dengan hati-hati. Ketiga, keterbatasan 

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF


Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes --------------- Volume 16 Nomor 4, Oktober-Desember 2025 
p-ISSN 2086-3098 e-ISSN 2502-7778 
 

 

1065 Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes ------ http://forikes-ejournal.com/index.php/SF 

 

dalam jumlah studi yang secara eksplisit membahas integrasi manajemen Islami pada rumah sakit pemerintah 
menyebabkan analisis lebih bersifat konseptual daripada kuantitatif. Oleh karena itu, penelitian lapangan atau 
studi kualitatif mendalam disarankan pada tahap selanjutnya untuk memperkuat validitas dan konteks penerapan 
manajemen Islami di berbagai tipe rumah sakit di Indonesia. 

 

KESIMPULAN 
 

Systematic review ini menunjukkan bahwa implementasi manajemen Islami di RSUD di Indonesia, terbukti 
meningkatkan kepuasan pasien, memperkuat kepercayaan terhadap pelayanan publik, serta berkontribusi positif 
pada motivasi dan proses kesembuhan pasien melalui pendekatan spiritual. Kesiapan tenaga kesehatam, 
keberadaan bimbingan rohani, dan penerapan nilai Islami dalam interaksi sehari-hari merupakan faktor kunci 
keberhasilan, meskipun masih terdapat tantangan berupa keterbatasan SDM terlatih, standarisasi SOP yang belum 
merata, dan fasilitas fisik yang belum sepenuhnya mendukung. Temuan ini menegaskan perlunya dukungan 
kebijakan nasional, pelatihan berkelanjutan, serta penelitian lebih luas di luar Aceh untuk memperluas penerapan 
manajemen Islami di seluruh RSUD Indonesia sehingga dapat terintegrasi dalam sistem kesehatan nasional secara 
berkesinambungan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

1.  Ahmad S, Owoyemi MY. The concept of Islamic work ethic: An analysis of some salient points in the 
prophetic tradition. International Journal of Business and Social Science. 2012;3(20):116–23.  

2.  Astiwara EM. Integration of sharia principles in Islamic hospital management: Opportunities and obstacles. 
International Journal of Science and Society. 2024;6(4):484–500.  

3.  Jamaludin FIC, Abdullah MRTL, Endut MNAA. Establishing a sustainable shariah-compliant hospital in 
Malaysia: Exploring the pertinent concept. KnE Social Sciences. 2023;2023:670–85.  

4.  Firdaus FA, Nafik M. Analisis preferensi masyarakat terhadap Maqasid Syariah Islamiyah yang diterapkan 
pada rumah sakit Islam di Surabaya. Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan Terapan. 2018;5(3):169–83.  

5.  Mahdalena S, Saputra I, Usman S. Analisis hubungan penerapan konsep pelayanan kesehatan berbasis Islami 
dengan kepuasan pasien rawat inap di RSUDZA. Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes. 
2021;12(Khusus):93–8.  

6.  Sulistiadi W, Rahayu S, Veruswati M, Asyary A. Narrative study of shariah hospitals in Indonesia: A review 
of Islamic brand communities innovation for health care. Preprints. 2020;(September):1–7.  

7.  Putranto ED, Aini Q. The role of Islamic culture in improving hospital employee performance in Indonesia. 
Jurnal Aisyah: Jurnal Ilmu Kesehatan. 2024;9(2):1126–33.  

8.  Sari DP, Shohib M. Kepuasan kerja Islami dan kepemimpinan kenabian pada karyawan di rumah sakit. 
Journal of Islamic and Contemporary Psychology (JICOP). 2023;3(1s):16–32.  

9.  Hadytiaz MF, Murfat Z, Khalid NF, Mappaware NA, Mokhtar S, Isra N, et al. Implementasi nilai-nilai Islam 
terhadap kepuasan pelayanan kesehatan di rumah sakit syariah. Fakumi Medical Journal. 2022;2(3):190-198.  

10.  Aulia M, Srimayarti BN, Aini R, Yudhanto SB, Hariani M. Analysis of sharia hospital services: systematic 
literature review. JMMR (Jurnal Medicoeticolegal dan Manajemen Rumah Sakit). 2025;14(1):119–33.  

11.  Alfarizi M, Arifian R. Patient satisfaction with Indonesian sharia hospital services: halal healthcare tool and 
implications for loyalty-WoM. Asian Journal of Islamic Management (AJIM). 2023;5(1):18–35.  

12.  Nugraha, Shofi D, Bachtiar I, Alamsyah IF, Gustiandi S, Putra YD. Perancangan kualitas layanan berdasarkan 
perspektif Islam di rumah sakit umum daerah (RSUD). Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam. 2024;10(1):428.  

13.  Wahyuningsih E, Mariyanti T, Hatta ZM. Patient satisfaction mediates the influence of trust, service quality 
and hospital sharia compliance on patient loyalty in sharia hospitals in Riau Province from an Islamic 
perspective. International Journal of Research in Business and Social Science. 2023;12(9):39–59.  

14.  Puchalski C, Ferrell B, Virani R, Otis-Green S, Baird P, Bull J, et al. Improving the quality of spiritual care 
as a dimension of palliative care: the report of the consensus conference. Journal of Palliative Medicine. 
2009;12(10):885–904.  

15.  MUKISI. Standar akreditasi rumah sakit syariah. Jakarta: MUKISI; 2015.  
16.  Shibrina N. Implementasi qanun Provinsi Nanggro Aceh Darussalam nomor 11 tahun 2002 tentang 

pelaksanaan syariat Islam bidang aqidah, ibadah, dan syi’ar islam di Rumah Sakit Kesrem TK III IM 07.01 
Kota Lhokseumawe. RAMA Universitas Malikussaleh. 2025;11(1):1–14.  

17.  Frastuti M, Tarigan AA, Sugianto. Private Islamic hospital service management strategy model in Pekanbaru 
based on accreditation with an analytic network process approach. Amwaluna. 2024;8(1):160–74.  

18.  Tashayoei N, Raeissi P, Nasiripour AA. Challenges of implementation of hospital accreditation in Iran: An 
exploratory factor analysis. Journal of the Egyptian Public Health Association. 2020;95(1).  

19.  Rosita K, Y. A YR, Yuwono S. Implementation of Islamic Values in hospital management: islamic general 
hospital Boyolali’s Case. Sains Humanika. 2021;13(2–3):99–105.  

20.  Vali L, Mehrolhasani MH, Mirzaei S, Oroomiei N. Challenges of implementing the accreditation model in 
military and university hospitals in Iran: A qualitative study. BMC Health Services Research. 2020;20(1):1-9.  

21.  Fajrini F, Sumantri A, Andriyani A, Hidayah N. Evaluating sharia compliant healthcare standards: a 
quantitative study on patient satisfaction in Indonesian hospitals. Media Publikasi Promosi Kesehatan 
Indonesia. 2025;8(7):467–78.  

22.  Syukur M, Suhaeb FW, Ibrahim IA. Makassar Hajj Hospital: Harmonisation of services with clinical practice 
guidelines and Islamic principles. Hospital Management Studies Journal (Homes Journal). 2024;5(1):72–8.  

23.  Minarni, Wibisono N, Retno Widiyanti D, Ayuningtyas RD. Indonesian shariah hospital implementation 
helping the halal industry’s ecosystem: the swot analysis. AL-FALAH. 2025;10(01):1–18.  

  

http://forikes-ejournal.com/index.php/SF

